
Mots

Le mot race n'est pas « de trop » dans la Constitution française
Étienne Balibar

Citer ce document / Cite this document :

Balibar Étienne. Le mot race n'est pas « de trop » dans la Constitution française. In: Mots, n°33, décembre 1992. «Sans

distinction de ... race». pp. 241-256;

doi : 10.3406/mots.1992.1757

http://www.persee.fr/doc/mots_0243-6450_1992_num_33_1_1757

Document généré le 16/12/2016

http://www.persee.fr
http://www.persee.fr/collection/mots
http://www.persee.fr/doc/mots_0243-6450_1992_num_33_1_1757
http://www.persee.fr/doc/mots_0243-6450_1992_num_33_1_1757
http://www.persee.fr/doc/mots_0243-6450_1992_num_33_1_1757
http://www.persee.fr/author/auteur_mots_149
http://dx.doi.org/10.3406/mots.1992.1757
http://www.persee.fr/doc/mots_0243-6450_1992_num_33_1_1757


Etienne BALIBAR 
Université Pans 1 

Le mot race n'est pas « de trop » dans 

la Constitution française 

A la question qui nous a été posée, il convient maintenant que chacun d'entre nous propose sa réponse, de façon que le débat ait lieu et que, collectivement, nous puissions en tirer des conclusions. 

Précisons-le bien, puisqu'au cours du débat il a été suggéré, de 
façon que je suppose ironique, que nous aurions à inverser la 
question, ou encore à nous justifier — si c'est le cas — de 
vouloir « maintenir » le mot race dans la Constitution : la 
proposition que nous avons à discuter n'est pas de le maintenir, 
mais, éventuellement, de le supprimer, à la place qu'il y occupe 
et dans les fonctions qu'il y remplit. Soit purement et simplement, 
soit au bénéfice d'autres rédactions. Ou plutôt la suggestion qui 
nous est faite est d'en proposer la suppression, car nous ne 
sommes pas le législateur siégeant es qualités. C'est pourquoi les 
attendus de notre réponse, et les réflexions auxquelles ils peuvent 
nous conduire ont sans doute autant et plus d'importance que la 
réponse elle-même. 

Ma réponse personnelle, je l'avais annoncé, est négative. Les 
communications et les débats m'ont beaucoup appris. Ils ne m'ont 
pas fait changer d'avis, je dirais plutôt qu'ils m'ont renforcé dans 
la conviction qu'une telle suppression serait à la fois injustifiable 
et dangereuse. Mais ils ont aussi confirmé mon sentiment que, 
par son paradoxe même, la proposition de Bernard Herszberg et 
de ses amis avait une triple vertu, qu'il me parait important de 
souligner d'entrée de jeu. 

Premièrement, elle nous oblige à scruter à nouveau le texte 
constitutionnel, pour en examiner la raison d'être, la signification 
exacte, les effets tant pratiques (notamment dans le champ 

241 



judiciaire) que, comme on l'a justement souligné (Simone Bon- 
nafous et Pierre Fiala), idéologiques ; mais aussi les lacunes et 
les contradictions éventuelles. Un texte constitutionnel, si 
fondamental soit-il, n'est pas un texte sacré. Il n'est même pas un 
texte rendu historiquement intangible par son rôle universel de 
charte des mouvements d'émancipation et de pierre de touche des 
institutions démocratiques, comme l'est éminemment la Déclaration 
des droits de l'homme et du citoyen. Il est bon, il est peut-être 
essentiel que périodiquement sa lettre soit remise en question, 
soumise à la question du pourquoi et du pour quoi, et soit ainsi 
remise en jeu, en mémoire et en débat, dans la discussion 
démocratique qui fait des individus que nous sommes non 
seulement des sujets de la loi mais, virtuellement au moins, des 
législateurs, c'est-à-dire des citoyens. 

Deuxièmement, cette remise en jeu est d'autant plus opportune 
que la conjoncture dans laquelle nous nous trouvons, 
singulièrement en France, est marquée par une très inquiétante et 
dangereuse progression du racisme. Plus exactement, elle voit se 
développer une combinaison de nationalisme, de xénophobie, de 
passions identitaires (y compris religieuses), de tensions sociales 
et de racisme proprement dit, qu'il ne faut pas confondre entre 
eux, mais dont les connexions et les rapports de présupposition 
réciproque sont pratiquement inextricables. Cette progression 
s'effectue au niveau des représentations collectives, des comportements 
quotidiens dont certains sont ouvertement discriminatoires, souvent 
violents, parfois meurtriers, enfin de mouvements politiques et 
d'élaborations théoriques. Or la question que cela pose est 
fondamentalement politique : elle doit être affrontée et ne peut 
être résolue que sur le terrain de l'action et de la conscience 
collectives. Mais il est essentiel de se demander quels moyens, 
quelles « armes » pour une telle mobilisation nous sont fournie 
par la loi, et notamment par la loi constitutionnelle qui définit la 
nature du « régime » politique dans lequel nous vivons, qui est 
le texte dans lequel le peuple souverain se définit lui-même 
politiquement. 

Peut-être beaucoup d'entre nous avaient-ils pu penser que la 
présence du mot race dans la Constitution, sous la forme, bien 
entendu, d'une interdiction ou d'une injonction de «on-discrimi- 
nation, n'avait plus qu'une portée résiduelle et, ce qui n'est tout 
de même pas négligeable, d'un rappel historique de l'affrontement 
entre la démocratie et le fascisme. Mais voici que nous sommes 
contraints de nous demander au nom de quels principes et au 
moyen de quels textes juridiques nous allons — entre autres — 

242 



faire reculer un racisme actuel, en expansion. Et je le répète, 
cette question est d'autant moins contournable que ce racisme 
procède bien de chez nous, de l'histoire et du fonctionnement de 
notre propre société, et que dans ce fonctionnement les institutions 
elles-mêmes — depuis la définition de la souveraineté nationale 
et ses incidences quotidiennes sur la citoyenneté jusqu'aux pratiques 
administratives et aux politiques gouvernementales — jouent un 
rôle absolument central. J'y reviendrai, il n'y a pas de racisme 
moderne qui se réduise à une psychologie ou à une sociologie 
des « relations » entre groupes, entre « nous » et les « autres » 
(réels ou imaginaires), c'est-à-dire à un « autrisme » ou à une 
« hétérophobie ». Tout racisme réel est étroitement lié, non 
seulement à des pulsions agressives et à des représentations 
identitaires, mais au rapport historique entre les individus qui 
portent ces pulsions, les groupes qui élaborent ces représentations, 
et Y Etat, donc les institutions. Ainsi que j'ai eu l'occasion de le 
soutenir ailleurs, le racisme est un rapport de violence ouverte 
ou latente à l'autre médié par l'Etat, ou réciproquement un rapport 
à l'Etat (et à la violence de l'Etat) projeté sur l'autre, ou sur 
celui qui peut être défini comme tel. C'est ce qui rend la question 
des termes de la loi particulièrement importante. 

Enfin, troisièmement, cette remise en jeu et en débat des 
termes dans lesquels le texte constitutionnel se réfère à des 
principes fondamentaux ou en tire les conséquences, est inévitable 
en tout état de cause, et il est excellent que des initiatives comme 
celle de l'Université de Paris 12 en fassent, non seulement une 
affaire de spécialistes, d'experts et de gouvernants, mais une 
matière à réflexion et à libre débat, à l'initiative des citoyens 
eux-mêmes, faisant appel à leurs diverses compétences, à leurs 
diverses expériences, à leur jugement. On pourrait même souhaiter 
que cet exemple soit suivi, et sorte largement des enceintes 
universitaires. Plus, en effet, nous prenons au sérieux le droit, 
plus nous mesurons son efficacité et sa nécessité, plus nous avons 
besoin des lumières de ses techniciens, plus nous devons justement 
nous convaincre qu'il s'agit là d'une matière trop sérieuse pour 
être laissée aux (seuls) juristes... 

La remise en jeu, disais-je, est inévitable : à cause du 
changement en cours du cadre même dans lequel se définit la 
souveraineté collective, démocratique, qui ira plus ou moins vite, 
mais qui est irréversible et produit déjà ses effets, notamment sur 
le plan judiciaire, et sur le plan de la « police » de la société 
(au sens le plus général du terme). Je rappelle que l'article 2 de 
la Constitution, dont nous discutons aujourd'hui, ouvre son titre 

243 



premier, « De la souveraineté », et sans doute n'est-ce pas un 
hasard. En tout cas ce n'est pas sans produire des effets précis. 
Mais cette souveraineté, de facto et de jure, sera de moins en 
moins purement « française ». Elle sera de plus en plus supra — 
ou trans-nationale, européenne et probablement, à certains égards, 
mondiale. La question de savoir sur quelles bases de principe, 
avec quelles formulations contraignantes la France, les citoyens 
français « entrent » dans ce processus de trans-nationalisation de 
la souveraineté, extrêmement périlleux, probablement conflictuel 
et dont la forme pas plus que les résultats ne sont déterminés 
par avance, mais qui est, je le répète, inévitable, est absolument 
cruciale. Elle pose le problème de savoir quelles sont les 
formulations dont « la France », ses citoyens et leurs représentants, les 
forces politiques françaises qui se réclament de principes et de 
valeurs démocratiques, postuleront la validité universelle, 
défendront la nécessité, et chercheront à obtenir la reprise explicite 
dans des textes constitutionnels plus généraux1. 

Elle a, d'autre part, des applications immédiates. S'il est dit, à 
l'article 2 de la Constitution, que la République française assure 
l'égalité devant la loi et donc que les citoyens exercent leurs 
droits civiques « sans distinction d'origine, de race ou de religion », 
et si dans le même temps la participation de la France à une 
communauté politique européenne conduit à conférer le droit de 
vote sur notre sol (pour certaines élections du moins) à des 
ressortissants étrangers, ce principe constitutionnel est-il vraiment 
compatible avec une discrimination qui accorde ces droits aux 
étrangers « européens » (ou « d'origine européenne ») et le refuse 
aux étrangers « non européens » (ou « d'origine non 
européenne ») ? Ou encore : si le même processus d'intégration conduit 
à créer un contrôle des flux migratoires et des frontières, donc 
un espace policier commun dont la France et le peuple français 
sont co-responsables, ce même principe constitutionnel est-il 
compatible avec une discrimination formulée en termes de nationalité, 
mais appliquée en fonction de la couleur de peau et de l'appar- 

1. Bien entendu, je ne veux pas dire ici que les suggestions de formulations 
relatives aux droits de l'homme et des citoyens ayant une portée et une validité 
trans-nationale doivent venir uniquement des Etats ou de mouvements d'opinion 
publique définis dans un cadre national. Au contraire, je crois que cette dimension 
doit être activée, complétée et, le cas échéant, corrigée par des initiatives civiques 
qui se présentent d'emblée comme trans-nationales (où les mouvements associatifs 
pour l'« Europe des citoyens », ou pour la « citoyenneté méditerranéenne », par 
exemple, peuvent aujourd'hui jouer un rôle important). Cela pour répondre à une 
question de Pierre Fiala. 

244 



tenance confessionnelle, qui conférerait des droits et des garanties 
à certains migrants, et soumettrait les autres à un arbitraire plus 
ou moins complet ? 

Revenons donc à la question posée. Je l'ai dit, ma réponse 
sera négative. Pour trois raisons fondamentales, que j'exposerai 
schématiquement, avant d'essayer, en conclusion, d'élargir un peu 
le débat. 

La première raison est, bien entendu, politique. Décider de 
« supprimer le mot race de la Constitution » est en effet une 
initiative qui (même si elle implique ces différents points de vue) 
ne relève fondamentalement ni de la science biologique et de ses 
applications (pas même ses applications pédagogiques, culturelles), 
ni de la linguistique (ou de la pragmatique du langage, de la 
« politique de la langue »). Elle ne relève pas même du droit, 
bien qu'elle s'inscrive dans la matière juridique, dont elle pose 
par là même la question de l'efficacité et, plus profondément, de 
la vérité. Une telle décision éventuelle relève purement de la 
politique et, comme telle, concernant la collectivité tout entière, 
exprimant ses orientations en matière de droits fondamentaux, elle 
interviendrait dans une conjoncture politique déterminée, qui 
s'inscrit à son tour dans le prolongement d'un certain passé et en 
contrepoint de certaines tendances à l'œuvre dans la société. 

Je vous le demande alors : essayez d'imaginer le sens, et les 
effets, en France et hors de France (en Europe, au Moyen- 
Orient, en Afrique), en 1992 (c'est-à-dire au moment où 
s'intensifient les flux migratoires plus ou moins contrôlés, où ressurgissent 
et s'exacerbent les conflits « ethniques », où se reconstitue en 
Europe et notamment chez nous un fascisme ou un néo-fascisme, 
etc.), essayez, dis-je, d'imaginer la signification d'une décision du 
peuple français de rayer de sa Constitution les mots « égalité 
devant la loi... sans distinction de race... » ! Je ne dis pas, sans 
doute, qu'une telle décision serait discriminatoire, ou qu'elle se 
présenterait comme un encouragement pour des pratiques 
discriminatoires, pour l'institution d'un « apartheid » — mais n'y a-t-il 
pas un apartheid rampant, multiforme, pratique, dans notre 
société ? Il s'agirait bien cependant de la décision de supprimer 
« symboliquement » l'une des expressions et des condamnations 
majeures de la discrimination et l'un des moyens de fait de sa 
répression, et donc de la résistance à son institutionnalisation. 

Telle est en effet, me semble-t-il, la question cruciale, qui n'a 
pas encore été suffisamment soulignée ici : de quel point de vue 
nous plaçons-nous, ou plus précisément encore, du point de vue 

245 



de qui ? Dans quelle situation « illocutoire », comme diraient les 
linguistes ? 

Je ne m'attarderai pas à nouveau sur les origines historiques 
du texte, qui ont été rappelées, et sur les contextes qui ont plus 
ou moins imposé la formulation que nous discutons. Elles sont, 
d'ailleurs, doubles, puisque la formulation de 1946 a été pour 
l'essentiel reprise en 1958 : dans un cas, nous sommes renvoyés 
au contexte de la victoire du « monde libre » sur le nazisme, 
dans l'autre à la période de « décolonisation » et à la forme 
combien ambiguë que celle-ci revêtait en France, puisque le 
nouveau régime était issu d'un putsch néo-colonial... Je 
m'attacherai plutôt, une fois de plus, aux implications de la forme 
négative. Pourquoi ne suffit-il pas d'inscrire dans un énoncé 
constitutionnel un rappel positif des droits fondamentaux de 
l'homme et du citoyen (de l'homme en tant que citoyen), qui, 
comme le montre éloquemment la Déclaration des droits de 1789, 
sont d'essence affirmative et non pas restrictive ? Pourquoi ne 
suffit-il pas de parler de Y égalité (et de la liberté, voire, comme 
je l'ai proposé ailleurs, de Yégaliberté) des citoyens et de son 
caractère impresciptible ? En d'autres termes, quel est donc le 
réel contradictoire qui résiste ici au « pur » mouvement 
constitutionnel et qui impose de redoubler l'affirmation des droits par la 
négation du non-droit * ? 

Ce réel, à l'évidence, est celui des inégalités, des oppressions, 
de l'exploitation, de l'annihilation, dont l'existence historique rend 
précisément nécessaire que les droits « naturels » soient déclarés 
et institués, avant d'être mis en œuvre par la loi. Il renvoie donc 
à des conflits, à des luttes, à des résistances, et, répétons-le, pose 
la question de savoir quel est le point de vue qui, implicitement, 
est pris en compte dans un énoncé « universel » comme celui qui 
nous occupe. Une proposition de modification est profondément 
révélatrice d'un tel « point de vue » : sera-ce celui de « la 
science » ? Sera-ce celui « du droit » ? Sera-ce celui « du peuple ? » 
Et de quel « peuple », hic et nunc ? En clair, que signifierait le 
fait que nous, majorité du peuple français, évidemment « non 
marquée racialement » (car nous ne nous marquons pas ainsi, et 
nous ne le sommes pas non plus de l'extérieur, en raison de la 
domination mondiale des nations et de la culture « européennes » 

1. De même que, ne l'oublions pas, les « déclarants » de 1789 avaient déjà 
été amenés à compléter rémunération des droits fondamentaux par celui de 
« résistance à l'oppression », dont il est inutile de rappeler les interminables débats 
auxquels il a donné et donne toujours lieu. 

246 



auxquelles nous « appartenons ») *, décidions de ne pas vous 
« nommer » ainsi, ou de ne pas recourir au mot race pour nous 
interdire la discrimination dont vous faites ou risquez de faire 
l'objet ? C'est-à-dire que, n'ayant affaire qu'à nous-mêmes, nous 
nous « privions » du signifiant même au moyen duquel 
historiquement nous vous avons discriminés, faisant ainsi disparaître toute 
référence même négative à cette discrimination réelle et à son 
langage réel ? 

Bien entendu, le vous dont je me sers ici ne désigne aucune 
catégorie préétablie, même s'il n'est pas difficile de lui trouver 
des referents. Il ne désigne pas autre chose que la communauté 
incertaine et la voix potentielle de tous ceux qui, en dehors de 
la communauté des nous majoritaires, et plus vraisemblablement 
en son sein même, ont été, sont, ou risquent d'être discriminés 
au nom de la race. Et ce que j'essaye de faire ainsi entendre, 
c'est que dans la formulation de la proposition qui nous est faite 
(suppression du mot race, etc.), on a tout simplement « oublié » 
(une fois de plus) de se placer au point de vue des intéressés, on 
a pris le risque d'effacer la trace ambiguë mais réelle de leur 
discrimination. Et pour finir — au nom d'une « évidence » 
scientifique — on a négligé l'éventualité que, dans une conjoncture 
historique donnée, les victimes actuelles et potentielles de la 
discrimination collective aient paradoxalement besoin de ce « 
signifiant » impur, mais universellement répandu, comme d'une 
référence pour leur résistance à l'oppression, leur revendication 
d'égalité, égale dignité, égale liberté, égale citoyenneté... En bref, 
comment faire pour que la proposition « les races n'existent pas » 
ne soit pas entendue comme « vous n'existez pas », ou même 
pour que la proposition « vous n'auriez jamais dû être discriminés 
au nom du concept pseudo-scientifique de race » ne soit pas 
entendue comme « vous n'auriez jamais dû exister autrement que 
nous » ? 

On comprend pourquoi j'ai insisté, en ouverture, sur le fait 

1. Ce point est crucial, mais il est aussi extrêmement délicat : on voit dans 
certaines formulations des mouvements racistes (comme le Front national) se 
profiler Vauto-racisation. Dans le voisinage des slogans qui demandent « la France 
aux Français » et des dénonciations de l'anti-racisme comme « racisme 
antifrançais », nous sommes à la limite du lapsus révélateur (comme dans le cas des 
propositions « négationnistes ») et de l'adoption explicite d'un programme de 
racialisation de l'Etat (comme sous Vichy et dans le Troisième Reich), c'est-à-dire 
d'un programme de changement de « régime » et de discours constitutionnel. 
N'oublions jamais que, formellement, les régimes dits « totalitaires » sont aussi des 
« Etats de droit ». 

247 



que la « charge de la preuve » n'est pas ici inversée : c'est bien 
de la suppression du mot race, tel qu'il est actuellement utilisé 
dans la Constitution, et de ce qui en résulterait, que nous 
discutons actuellement. L'argument que je viens de développer ne 
lève pas, bien entendu, l'ambiguïté de cette référence, même 
négative. Je dirai au contraire : car le fait que ceux qui sont en 
butte au racisme, et qu'on stigmatise au moyen de cette notion, 
le cas échéant en invoquant tout un attirail conceptuel 
pseudoscientifique, puissent se reconnaître eux-mêmes dans l'idée d'une 
communauté de race, comme une « race persécutée » ou 
discriminée, ou comme discriminés « en raison de leur race », est 
justement ce qui pose pratiquement le redoutable problème qu'a 
exposé Michel Panoff, et qui traverse toute l'histoire des luttes 
anti-esclavagistes, anticolonialistes, antiségrégationnistes : ce qu'on 
peut appeler avec Pierre-André Taguieff Y effet de rétorsion des 
revendications identitaires des « dominés », des « persécutés », soit 
qu'elles s'expriment dans un langage à connotations raciales {Black 
is beautiful), soit qu'elles s'expriment dans un langage à 
connotations culturelles (« L'administration française n'a pas d'égards à 
nos coutumes »). Ce qui m'amène à ma deuxième raison. 

On ne peut, me semble-t-il, « supprimer » le mot race dans 
l'énoncé constitutionnel, sans aggraver à terme les effets seconds 
— et peut-être nullement secondaires — d'ambiguïté qu'il 
comporte. Une telle suppression, en effet, n'est pas un point 
d'aboutissement. Qu'on le veuille ou non, le texte devra nommer 
ce qu'il exclut : le vide créé par la suppression du mot race devra 
être compensé par l'introduction de quelque autre terme, ou le 
recours à quelque périphrase. 

Je dois ici être très clair. Si la question est difficile, c'est que 
les effets pervers de la présence du mot race existent bel et bien. 
Mais il faut distinguer le problème que pose l'article constitutionnel 
et celui que posent ses éventuelles « applications » législatives. 
Comme l'a pertinemment souligné Bernard Herszberg, l'effet 
pervers est maximal lorsqu'une loi reprend à son compte le 
langage des « origines raciales », hors du contexte du principe 
constitutionnel. Il devient extrêmement grave lorsque, comme dans 
le cas du texte sur la constitution des fichiers informatiques, il ne 
s'agit même plus d'une interdiction, mais d'une autorisation. C'est 
sur ce point notamment que nous devrions appeler à la vigilance : 
car il s'agit d'un véritable retournement des intentions du 
constituant. 

Et cependant la solution ne réside pas dans une suppression, 
car toute substitution, particulièrement celle de termes comme 

248 



« ethnie » ou « appartenance ethnique », produit un effet de 
masque, de recouvrement, qui à terme est plutôt aggravant. Elle 
participe de stratégies ďeuphémisation qui, non par hasard, jouent 
un rôle essentiel dans la construction du discours raciste, depuis 
ses formes quotidiennes (le fameux « je ne suis pas raciste mais 
... ») jusqu'à ses formes savantes (« certes les races n'existent pas, 
mais les peuples, les cultures existent bel et bien, avec leurs 
identités incompatibles, et c'est l'ignorance de ce fait qui suscite 
le racisme ... »). Nous butons ici sur la question cruciale des 
signifiants de la race, de leur réseau complexe et de leur dérive 
historique. Colette Guillaumin, Michel Panoff, Jean-Luc Bonniol, 
notamment, en ont ici illustré les aspects linguistiques et 
idéologiques. Cette dérive progressive correspond non seulement à une 
nécessité politique, mais aussi à un besoin subjectif (car le terme 
race est difficile à assumer par la masse des racistes eux-mêmes, 
du moins il l'est devenu). Elle « tourne » progressivement les 
interdits et les tabous (en mettant en avant précisément les notions 
ďethnie, de culture, d'identité, ou plus spécifiquement d'immigra- 
tion, voire d'exclusion, qui sont en train de devenir les principaux 
« noms de la race » dans notre discours politique). Face à cette 
dérive, il faut, me semble-t-il, appeler les choses « par leur 
nom » : non pas leur nom exact, tel qu'une nomenclature 
scientifique rigoureuse pourrait l'établir, mais leur nom historiquement 
déterminant, pour obliger précisément tous les acteurs de la vie 
sociale (l'Etat lui-même, les enseignants, les juges, les policiers, 
et tout simplement les citoyens) à regarder le problème en face, 
en les privant de l'abri trop commode des substituts et des 
euphémismes. 

Car le mot race, on l'a surabondamment montré, ici, n'a pas 
fondamentalement une signification « biologique ». Il s'agit là, au 
sens strict, d'une « élaboration secondaire ». Son sens premier est 
historique et social. Il fait corps avec la représentation imaginaire 
d'une substance héréditaire et d'une structure généalogique des 
groupes sociaux (qui sont de plus en plus, à l'époque moderne, 
des groupes nationaux, des « majorités » ou des « minorités 
nationales » actuelles ou potentielles), et avec la projection des 
différences sociales dans un imaginaire de marques somatiques 
(couleur de peau, conformation des traits et des membres, etc.). 
L'idée que race, dans notre débat, aurait une signification « 
biologique » est une mystification historique. Le terme de race dans 
son usage moderne, discriminatoire, a acquis sa fonction et sa 
valeur avant toute élaboration « biologique », et il est susceptible 
de les conserver par-delà cette élaboration. 

249 



Bien entendu, l'idéologie raciste, à un moment donné de son 
histoire (qui coïncide avec le scientisme et avec la prétention des 
nations européennes de classer différentiellement et de penser 
hiérarchiquement le monde, l'humanité dont elles faisaient la 
conquête, qu'elles réduisaient directement ou indirectement en 
esclavage, du 18e au 20e siècle), est elle-même à l'origine de 
cette mystification, dont les biologistes ont été à la fois les victimes 
et, à l'occasion, les instruments. Raison de plus pour ne pas 
reproduire, jusque dans sa critique, l'illusion qu'elle entretient. 
Comme « concept », dans le champ de la biologie (non seulement 
celui de la biologie humaine, mais celui de la biologie générale), 
le terme de race ne relève pas de la théorie scientifique : il 
relève, depuis le début, de ce que Canguilhem appelle l' idéologie 
scientifique. Il traduit précisément le fait que le travail scientifique 
n'est isolé ni des pratiques techniques, ni des idées politiques et 
sociales, ni des elaborations fantasmatiques de l'identité et de 
l'altérité : c'est peut-être pour une part, au moins, ce qui a fait 
son efficacité, en tout cas, ce qui a fait le ressort de la dialectique 
de l'idéologie et de la science dans les disciplines biologiques1. 
L'idéologie scientifique des races (qu'il s'agisse des « races 
humaines » ou des « races animales » de la classification et de la 
zootechnie) plonge en effet ses racines dans le concept juridico- 
politique (voire théologico-politique) de race, qui ne cesse d'en 
étayer l'évidence, et qui ressurgit, non par hasard, dans ses 
« applications » politiques, et même dans la critique de ces 
applications. 

Le concept de race a pu emprunter ses elaborations secondaires 
aux successives théorisations de l'histoire naturelle et de l'évolution. 
Plus profondément, il est indissociable d'un imaginaire somatique 
dans lequel se trouvent projetées les différences perçues ou 
instituées dans l'« espèce humaine ». Mais surtout, comme j'ai 
essayé de le montrer ailleurs, depuis le début du 19e siècle au 
moins, c'est-à-dire depuis la prédominance des Etats-nations, il est 
une expression conflictuelle, « ambiguë », de l'identité nationale et 
du nationalisme : soit dans la perspective d'une restriction, d'une 
« épuration » et d'une « sélection » de cette identité, soit dans la 
perspective d'une identification de la nation avec les valeurs 
mythiques d'une « civilisation » supra-nationale et trans-historique, 
à la fois « naturelle » et « spirituelle ». Il est ainsi une expression 

1. Sur la notion d'« idéologie scientifique », cf. Georges Canguilhem, Idéologie 
et rationalité dans l'histoire des sciences de la vie, Paris, Vrïn, 1977. 

250 



privilégiée de ce que j'appelle Y ethnicité fictive des groupes sociaux. 
« Supprimer la race » d'un texte constitutionnel n'est donc pas se 
mettre en accord avec la science, qui ne sert ici que de couverture, 
c'est en pratique dénier l'efficacité et la réalité historique de 
l'ethnicité fictive et de la projection corporelle des différences 
sociales en tant que facteur, de discrimination. 

Mais l'ambiguïté tient aussi au fait que l'énumération : « origine, 
race, religion » (éventuellement complétée par « croyance ») est, 
on l'a bien montré ici même, profondément illogique. Pourquoi 
l'est-elle ? Essentiellement parce que mal construite en tant 
précisément que « classification », que « catégorisation » ! Il 
apparaît aussitôt que les catégories ainsi repérées plutôt que définies 
ne sont pas, en réalité, disjointes : ni en théorie, ni surtout en 
pratique... N'oublions pas qu'il s'agit d'une injonction négative, et 
posons-nous la question : s'agissant par exemple des individus ou 
des groupes catalogués comme « Juifs », soit qu'ils acceptent, qu'ils 
revendiquent, qu'ils interprètent à leur façon ou qu'ils récusent 
cette désignation, est-ce que la discrimination dont ils pourraient 
faire l'objet est ici proscrite au titre de Yorigine, au titre de la 
race, ou au titre de la religion ? La question est évidemment 
insoluble. Mais n'en va-t-il pas au fond de même, selon des 
modalités à chaque fois diverses, pour ce qui concerne les 
« Arabes » ou les « Beurs », voire les « Musulmans » (désignation 
qui n'a rien de « purement religieux ») * ? Et pour ce qui concerne 
les « immigrés », catégorie fourre-tout qui ne recouvre certes pas 

1. Il me faut ici redire ce que j'ai eu l'occasion de soutenir dans la discussion : 
la catégorie de « religion » n'est pas plus logiquement ou scientifiquement définie 
que celle de race, son réfèrent « réel » est tout aussi insaisissable ou conflictuel. 
Qui définit en effet une « religion » ou une « appartenance religieuse » (voire une 
« non-appartenance religieuse » : car il peut y avoir des discriminations pour non- 
appartenance, ou non-reconnaissance des traditions religieuses incorporées à la 
« culture dominante ») ? Ou encore qui définit la différence entre une « religion » 
et une « secte » et au nom de quels arguments (aux fins par exemple de faire 
bénéficier la première de l'égalité des droits dans le cadre de la « laïcité » 
républicaine et de limiter, surveiller ou interdire les activités de la seconde au 
nom de la protection de la personne humaine ou du respect de l'ordre public) ? 
Il suffit d'ailleurs de changer de tradition juridique et d'espace politique, de 
passer, par exemple, de la tradition étatique et concordataire française à la 
tradition individualiste et subjectiviste américaine pour constater que ces questions 
névralgiques y sont posées en d'autres termes. Si, donc, l'on voulait rigoureusement 
soumettre les termes de la Constitution au critère de la « définissabilité 
scientifique », il faudrait ne pas s'en tenir à race mais remettre aussi en cause « religion » : 
et il est bien probable alors que l'immense majorité de nos concitoyens percevraient 
mieux la réduction de garantie des libertés que risque de signifier cet accroissement 
de scientificité ! 

251 



tous les « étrangers » installés en France, mais dans laquelle sont 
inclus, jusque dans certaines statistiques officielles, nombre de 
citoyens français ou d'enfants nés ici, et avec laquelle sont 
amalgamés tous les Antillais et autres Réunionnais « noirs » ? 

Cependant, ces constatations nous amènent à une troisième et 
dernière raison. La « redondance » de l'énoncé, si elle a des 
effets seconds manifestement dangereux, peut aussi aujourd'hui 
avoir un effet positif : c'est elle qui, en effet, nous aura incités 
à remettre en discussion les textes constitutionnels. Plutôt que de 
procéder à des suppressions qui fonctionneront comme des 
refoulements ou des dénégations, il faudrait, me semble-t-il, en profiter 
pour essayer d'ouvrir les textes à la reconnaissance de nouvelles 
luttes pour l'égalité et au rejet explicite de discriminations 
anciennes et nouvelles (voire futures). On s'inscrirait ainsi dans 
la perspective d'une politique offensive des droits de l'homme, 
toujours étroitement liée aux droits du citoyen, à la citoyenneté. 

Telle qu'elle est, avec son « impureté » constitutive, l'énumé- 
ration actuelle peut être utilisée comme un point d'appui pour 
des ajouts qui ne seront sans doute pas plus aisément « 
définissables » que les précédents, mais qui tireront leur portée et leur 
intelligibilité des circonstances et de l'histoire. Je me garde bien, 
ici, de formuler des propositions de rédaction, de peur de tomber 
dans le petit jeu de la législation en chambre, mais je voudrais 
signaler au moins trois directions qui me semblent d'une brûlante 
actualité. Les unes sont rétrospectives, c'est-à-dire qu'elles ont 
affaire à ce que, en France du moins, on a tendance à considérer 
comme des « survivances ». Les autres sont prospectives, c'est-à- 
dire qu'elles visent à nous armer contre la persécution de nouvelles 
« différences », ou contre l'utilisation des « différences » 
anthropologiques pour fonder des discriminations nouvelles en face 
desquelles il faut se redonner les moyens de construire Yégaliberté. 
Redisons que ces moyens sont avant tout sociaux et politiques, 
mais que la proclamation du droit en est un moment nécessaire. 

Il s'agit d'abord de la différence sexuelle. Nous n'avons pas le 
temps ici de revenir sur l'histoire des tentatives pour introduire 
au niveau le plus fondamental de la Constitution une condamnation 
de la discrimination entre les sexes, jusqu'à l'échec encore récent 
de la proposition Roudy1. Sans doute faudrait-il enfin, au vu de 

1. J'ignorais, en préparant cette intervention, les étonnantes péripéties de la 
rédaction de la Constitution de 1946 qui ont été mises à jour par Jean-Jacques 
Israel. Ce « lapsus objectif » qui aurait fait passer de l'inscription du « sexe » à 
celle de la race a sans aucun doute une signification du double point de vue du 

252 



la persistance des discriminations « sexistes » partout dans le monde 
(y compris chez nous) et de la recrudescence d'idéologies 
notamment religieuses qui font de l'inégalité de l'homme et de la femme 
une thèse de principe, faire aboutir cette revendication. Sans doute 
aussi faudrait-il trouver les formulations permettant d'étendre la 
condamnation des discriminations à l'ensemble des différences 
sexuelles individuelles, incluant aussi bien les comportements que 
les identités (les uns et les autres étant d'ailleurs de moins en 
moins nettement séparés, justement du fait de certaines avancées 
de la bio-technologie), en précisant au besoin les limites de cette 
reconnaissance a contrario (notamment pour ce qui concerne le 
domaine des perversions, des mutilations et des violences). Je 
rappelle que la France vient d'être condamnée par la Cour de 
justice européenne pour certaines discriminations contre les 
transsexuels en matière d'état-civil. 

Il s'agit également, au-delà des questions de sexe, du problème 
complexe et redoutable des différences génétiques, qui surgit 
aujourd'hui à chaque pas dans le grand champ de ce que Michel 
Foucault appelait la « bio-politique ». On peut se poser la question 
de savoir si la présence, dans le texte constitutionnel, d'une 
condamnation des discriminations fondées sur la race (supposée 
non seulement existante mais héréditairement donnée) constitue 
vraiment un garde-fou suffisant contre l'ensemble des pratiques 
eugéniques dont la limite et les motivations sont d'ailleurs, à 
nouveau, ambiguës. A fortiori peut-on se demander si nous n'avons 
pas un besoin collectif urgent de nous prémunir, non pas contre 
la connaissance théorique et la maitrise au moins partielle de la 
transmission du patrimoine génétique des individus, mais bien 
contre certains des effets pervers de ce nouveau « bio-pouvoir » 
et des moyens de domination qu'il peut fournir : droit des individus 
à la descendance, en dépit des « handicaps » dont ils peuvent être 
considérés comme les porteurs ou les transmetteurs, mais aussi 
droit des individus à cette propriété essentielle que constitue la 
protection, voire le secret, de leur identité personnelle (ou plutôt 
de la part de celle-ci qui est « lisible » dans un génome ou dans 
une formule sanguine). Là encore des limitations du droit individuel 
en fonction des intérêts de la société sont inévitables (comme ils 

« racisme » et du « sexisme », et suffirait, s'il en était besoin, à nous rappeler 
que les deux problèmes ne sont pas disjoints. Reconsidéré après un demi-siècle, 
il permet aussi de compléter la démonstration que nous esquissions plus haut, 
puisque la notion de « sexe » à son tour est en train de perdre, sinon son 
évidence, du moins sa simplicité psycho-biologique. 

253 



le sont ou devraient l'être pour toute « propriété »), mais elles 
appellent une définition d'autant plus claire des droits 
imprescriptibles de l'individu : songeons non seulement à l'utilisation des 
« empreintes génétiques » pour l'identification policière ou les 
imputations de paternité, etc., mais aussi, plus banalement, à 
l'émergence progressive d'un vaste programme de sélection et 
d'orientation des individus en matière d'éducation et d'emploi, 
correspondant à ce que j'ai appelé ailleurs le « post-racisme » (qui 
prend la suite du biologisme du 19e siècle, en bénéficiant 
précisément de la critique scientifique de la notion de race et de 
son remplacement pas celle de variabilité génétique). 

Il s'agit enfin de la question de la nationalité d'origine. Peut- 
être est-ce le point sur lequel le texte constitutionnel aurait le 
plus immédiatement besoin d'une précision, de façon à anticiper, 
sans toutefois les prescrire, sur les refontes inévitables de la 
« citoyenneté », et donc sur la conception même des droits de 
l'homme qui lui est liée. La fusion historique et la confusion 
conceptuelle de la citoyenneté et de la nationalité sont allées si 
loin, depuis le début du 19e siècle, que, comme le remarquait 
Hannah Arendt dans un texte célèbre1, l'individu privé de 
nationalité ou « apatride » est aujourd'hui à grand peine reconnu 
comme un « homme ». Cette fusion a entrainé l'institutionnalisation 
massive de la « préférence nationale » (dont, non par hasard, la 
propagande néo-fasciste en France et ailleurs fait aujourd'hui son 
cheval de bataille). A elle seule cette notion exprime le poids 
des réalités institutionnelles, inextricablement pratiques et 
idéologiques, qui sous-tendent les représentations racistes et xénophobes 
dans le monde actuel. Mais l'évolution de la notion du « citoyen » 
est inéluctable, comme je le rappelais plus haut : aussi bien dans 
son aspect « public » que dans son contenu « social ». Il ne s'agit 
donc pas, en renforçant la condamnation des discriminations en 
raison de la nationalité d'origine, d'anticiper sur une redéfinition, 
moins encore d'imaginer une dissociation pure et simple des 
notions de citoyenneté et de nationalité qui n'est pas à l'ordre 
du jour. Mais il s'agit, indépendamment de cette redéfinition et 
cependant dans un contexte où les Etats, les sociétés, ne peuvent 
échapper à volonté à l'emprise du nationalisme, de dresser un 
explicite garde-fou contre toute idéologie, toute pratique de la 
« préférence nationale ». 

1. L'impérialisme (volume 2 des Origines du totalitarisme), traduction française, 
Paris, Fayard, 1982, p. 239 et suiv. 

254 



Nous pouvons alors, en quelques mots, revenir aux problèmes 
généraux dont nous étions partis. L'énoncé que nous discutons 
est, à l'évidence, un de ceux qui marquent la référence à 
l'universalité des droits de l'homme dans le texte constitutionnel. 
Il représente, si je puis dire, une des voies de passage du « droit 
de l'homme » dans le « droit du citoyen ». C'est aussi, cependant, 
un énoncé inscrit dans une Constitution nationale, et dont je 
rappelle une fois encore qu'il figure au titre de la Souveraineté ! 
Or, depuis deux siècles au moins, la question de la race, de la 
discrimination et de la persécution raciales, qu'il s'agisse 
d'antisémitisme ou de racisme colonial et post-colonial, est indissociable 
de la question du nationalisme. Un Etat-nation ne peut pas, d'une 
certaine façon, ne pas être « nationaliste », et l'entrée dans une 
phase de relativisation de la forme nation, surtout si ce processus 
doit plus aux impératifs de la stratégie et du marché qu'à un 
internationalisme démocratique, ne peut qu'accentuer cette 
tendance. Il n'en est que plus décisif de savoir si et comment un 
tel Etat inscrit dans sa propre « loi fondamentale » certains 
antidotes et moyens de lutte politico-juridiques contre son propre 
nationalisme, et ses effets violents. 

Mais il y a plus. Le colour bar subsiste partout aujourd'hui, si 
mal définis que soient ses contours et si contradictoires ses critères, 
inextricablement mêlés aux critères de la différence « culturelle » 
(ou décrétée telle) : cette moderne « barrière de couleur » est 
aujourd'hui mondiale et traverse toutes les formations sociales 
« nationales », dont la nôtre. Cela veut dire, bien loin que les 
races aient « disparu », qu'elles ont subi une polarisation radicale. 
Plus que jamais il n'y a, au sens fort, que « deux races », dont 
la marque sociale est d'autant plus contraignante que la réalité 
biologique en est plus fantasmatique : les Blancs (ou les « 
Nordistes ») et les non-Blancs (ou les « Sudistes »). Personne en vérité 
ne sait exactement ni ce qu'est un « Blanc » ni ce qu'est un 
« non-Blanc ». Mais qu'il y ait une ligne de clivage entre eux est 
partout perceptible, et cette nouvelle « évidence » ne sera pas 
atténuée, bien au contraire, par le « métissage » généralisé et la 
circulation mondiale des populations, donc la diffusion des types 
physiques rendue possible par l'intensification des communications 
mondiales et des phénomènes de migrations. Souvenons-nous ici 
de l'exemple analysé précédemment par Michel Panoff : c'est 
partout dans le monde qu'il y a tendanciellement des « indigènes » 
et des « demis » (les mêmes individus pouvant être selon les lieux 
géographiques et les barrières sociales, tantôt « indigènes » tantôt 
« demis »...). Et cette différence ambiguë, qui combine inextrica- 

255 



blement la marque sociale avec la marque ethnique, est de plus 
en plus amplement projetée en Europe : l'« apartheid », 
officiellement démantelé dans ses bastions d'Afrique, tend alors à se 
reproduire partout chez nous de façon pratique, de façon « soft ». 
C'est l'une des grandes frontières intérieures de ce que nous 
appelons la démocratie. Et c'est avant tout à cela qu'il faut penser 
lorsque nous cherchons à formuler, pour la rendre opératoire et 
perceptible aux masses, l'universalité du droit. 

Je crois donc pouvoir le dire à nouveau avec arguments à 
l'appui : le mot race dans la Constitution n'est pas « de trop ». 
Il serait plutôt insuffisant pour ce que nous avons à affronter. 

256 


	Informations
	Informations sur Étienne Balibar

	Pagination
	241
	242
	243
	244
	245
	246
	247
	248
	249
	250
	251
	252
	253
	254
	255
	256


