p e r Mots

S B

Le mot race n'est pas « de trop » dans la Constitution francaise
Etienne Balibar

Citer ce document / Cite this document :

Balibar Etienne. Le mot race n'est pas « de trop » dans la Constitution francaise. In: Mots, n°33, décembre 1992. «Sans
distinction de ... race». pp. 241-256;

doi : 10.3406/mots.1992.1757

http://www.persee.fr/doc/mots_0243-6450 1992 num_33 1 1757

Document généré le 16/12/2016

@ @ creative
commons


http://www.persee.fr
http://www.persee.fr/collection/mots
http://www.persee.fr/doc/mots_0243-6450_1992_num_33_1_1757
http://www.persee.fr/doc/mots_0243-6450_1992_num_33_1_1757
http://www.persee.fr/doc/mots_0243-6450_1992_num_33_1_1757
http://www.persee.fr/author/auteur_mots_149
http://dx.doi.org/10.3406/mots.1992.1757
http://www.persee.fr/doc/mots_0243-6450_1992_num_33_1_1757

Etienne BALIBAR

Université Paris 1

Le mot race n’est pas « de trop » dans
la Constitution francgaise

A la question qui nous a été posée, il convient maintenant que
chacun d’entre nous propose sa réponse, de fagon que le débat
ait lieu et que, collectivement, nous puissions en tirer des
conclusions.

Précisons-le bien, puisqu’au cours du débat il a été suggéré, de
fagon que je suppose ironique, que nous aurions a inverser la
question, ou encore a nous justifier — si c’est le cas — de
vouloir « maintenir » le mot race dans la Constitution : la pro-
position que nous avons a discuter n’est pas de le maintenir,
mais, éventuellement, de le supprimer, a la place qu’il y occupe
et dans les fonctions qu’il y remplit. Soit purement et simplement,
soit au bénéfice d’autres rédactions. Ou plutdt la suggestion qui
nous est faite est d’en proposer la suppression, car nous ne
sommes pas le législateur siégeant €s qualités. C’est pourquoi les
attendus de notre réponse, et les réflexions auxquelles ils peuvent
nous conduire ont sans doute autant et plus d’importance que la
réponse elle-méme.

Ma réponse personnelle, je l’avais annoncé, est négative. Les
communications et les débats m’ont beaucoup appris. Ils ne m’ont
pas fait changer d’avis, je dirais plutdét qu’ils m’ont renforcé dans
la conviction qu’une telle suppression serait a la fois injustifiable
et dangereuse. Mais ils ont aussi confirmé mon sentiment que,
par son paradoxe méme, la proposition de Bernard Herszberg et
de ses amis avait une triple vertu, qu’il me parait important de
souligner d’entrée de jeu.

Premi¢rement, elle nous oblige a scruter a nouveau le texte
constitutionnel, pour en examiner la raison d’étre, la signification
exacte, les effets tant pratiques (notamment dans le champ

241



judiciaire) que, comme on I’a justement souligné (Simone Bon-
nafous et Pierre Fiala), idéologiques ; mais aussi les lacunes et
les contradictions éventuelles. Un texte constitutionnel, si fonda-
mental soit-il, n’est pas un texte sacré. Il n’est méme pas un
texte rendu historiquement intangible par son roéle universel de
charte des mouvements d’émancipation et de pierre de touche des
institutions démocratiques, comme l’est éminemment la Déclaration
des droits de I’homme et du citoyen. Il est bon, il est peut-étre
essentiel que périodiquement sa lettre soit remise en question,
soumise a la question du pourquoi et du pour quoi, et soit ainsi
remise en jeu, en mémoire et en débat, dans la discussion
démocratique qui fait des individus que nous sommes non seule-
ment des sujets de la loi mais, virtuellement au moins, des
législateurs, c’est-a-dire des citoyens.

Deuxi¢mement, cette remise en jeu est d’autant plus opportune
que la conjoncture dans laquelle nous nous trouvons, singuliere-
ment en France, est marquée par une trés inquiétante et dange-
reuse progression du racisme. Plus exactement, elle voit se
développer une combinaison de nationalisme, de xénophobie, de
passions identitaires (y compris religieuses), de tensions sociales
et de racisme proprement dit, qu’il ne faut pas confondre entre
eux, mais dont les connexions et les rapports de présupposition
réciproque sont pratiquement inextricables. Cette progression s’ef-
fectue au niveau des représentations collectives, des comportements
quotidiens dont certains sont ouvertement discriminatoires, souvent
violents, parfois meurtriers, enfin de mouvements politiques et
d’élaborations théoriques. Or la question que cela pose est
fondamentalement politique : elle doit étre affrontée et ne peut
étre résolue que sur le terrain de l’action et de la conscience
collectives. Mais il est essentiel de se demander quels moyens,
quelles « armes » pour une telle mobilisation nous sont fournie
par la loi, et notamment par la loi constitutionnelle qui définit la
nature du « régime » politique dans lequel nous vivons, qui est
le texte dans lequel le peuple souverain se définit lui-méme
politiquement.

Peut-étre beaucoup d’entre nous avaient-ils pu penser que la
présence du mot race dans la Constitution, sous la forme, bien
entendu, d’une interdiction ou d’une injonction de non-discrimi-
nation, n’avait plus qu’une portée résiduelle et, ce qui n’est tout
de méme pas négligeable, d’un rappel historique de I’affrontement
entre la démocratie et le fascisme. Mais voici que nous sommes
contraints de nous demander au nom de quels principes et au
moyen de quels textes juridiques nous allons — entre autres —

242



faire reculer un racisme actuel, en expansion. Et je le répéte,
cette question est d’autant moins contournable que ce racisme
procéde bien de chez nous, de l'histoire et du fonctionnement de
notre propre société, et que dans ce fonctionnement les institutions
elles-mémes — depuis la définition de la souveraineté nationale
et ses incidences quotidiennes sur la citoyenneté jusqu’aux pratiques
administratives et aux politiques gouvernementales — jouent un
réle absolument central. J’y reviendrai, il n’y a pas de racisme
moderne qui se réduise a une psychologie ou a une sociologie
des « relations » entre groupes, entre « nous » et les « autres »
(réels ou imaginaires), c’est-a-dire a2 un « autrisme » ou a une
« hétérophobie ». Tout racisme réel est étroitement li€, non
seulement a des pulsions agressives et a des représentations
identitaires, mais au rapport historique entre les individus qui
portent ces pulsions, les groupes qui élaborent ces représentations,
et I’Etat, donc les institutions. Ainsi que j’ai eu ’occasion de le
soutenir ailleurs, le racisme est un rapport de violence ouverte
ou latente a ’autre médié par I’Etat, ou réciproquement un rapport
a I’Etat (et a la violence de P’Etat) projeté sur [l'autre, ou sur
celui qui peut étre défini comme tel. C’est ce qui rend la question
des termes de la loi particuliérement importante.

Enfin, troisi¢tmement, cette remise en jeu et en débat des
termes dans lesquels le texte constitutionnel se référe a des
principes fondamentaux ou en tire les conséquences, est inévitable
en tout état de cause, et il est excellent que des initiatives comme
celle de I’Université de Paris 12 en fassent, non seulement une
affaire de spécialistes, d’experts et de gouvernants, mais une
matiere a réflexion et a libre débat, a Iinitiative des citoyens
eux-mémes, faisant appel a leurs diverses compétences, a leurs
diverses expériences, a leur jugement. On pourrait méme souhaiter
que cet exemple soit suivi, et sorte largement des enceintes
universitaires. Plus, en effet, nous prenons au sérieux le droit,
plus nous mesurons son efficacité et sa nécessité, plus nous avons
besoin des lumiéres de ses techniciens, plus nous devons justement
nous convaincre gu’il s’agit 12 d’une matiére trop sérieuse pour
étre laissée aux (seuls) juristes...

La remise en jeu, disais-je, est inévitable : a cause du chan-
gement en cours du cadre méme dans lequel se définit la
souveraineté collective, démocratique, qui ira plus ou moins vite,
mais qui est irréversible et produit déja ses effets, notamment sur
le plan judiciaire, et sur le plan de la « police » de la société
(au sens le plus général du terme). Je rappelle que l'article 2 de
la Constitution, dont nous discutons aujourd’hui, ouvre son titre

243



premier, « De la souveraineté », et sans doute n’est-ce pas un
hasard. En tout cas ce n’est pas sans produire des effets précis.
Mais cette souveraineté, de facto et de jure, sera de moins en
moins purement « francaise ». Elle sera de plus en plus supra —
ou trans-nationale, européenne et probablement, a certains égards,
mondiale. La question de savoir sur quelles bases de principe,
avec quelles formulations contraignantes la France, les citoyens
frangais « entrent » dans ce processus de trans-nationalisation de
la souveraineté, extrémement périlleux, probablement conflictuel
et dont la forme pas plus que les résultats ne sont déterminés
par avance, mais qui est, je le répéte, inévitable, est absolument
cruciale. Elle pose le probléme de savoir quelles sont les formu-
lations dont « la France », ses citoyens et leurs représentants, les
forces politiques frangaises qui se réclament de principes et de
valeurs démocratiques, postuleront la validité universelle, défen-
dront la nécessité, et chercheront a obtenir la reprise explicite
dans des textes constitutionnels plus généraux’'.

Elle a, d’autre part, des applications immédiates. S’i1l est dit, a
Iarticle 2 de la Constitution, que la République frangaise assure
I’égalité devant la loi et donc que les citoyens exercent leurs
droits civiques « sans distinction d’origine, de race ou de religion »,
et si dans le méme temps la participation de la France a une
communauté politique européenne conduit & conférer le droit de
vote sur notre sol (pour certaines €élections du moins) a des
ressortissants étrangers, ce principe constitutionnel est-il vraiment
compatible avec une discrimination qui accorde ces droits aux
étrangers « européens » (ou « d’origine européenne ») et le refuse
aux étrangers « non européens » (ou « d’origine non euro-
péenne ») ? Ou encore : si le méme processus d’intégration conduit
a créer un controle des flux migratoires et des frontiéres, donc
un espace policier commun dont la France et le peuple francais
sont co-responsables, ce méme principe constitutionnel est-il compa-
tible avec une discrimination formulée en termes de nationalité,
mais appliquée en fonction de la couleur de peau et de I’appar-

1. Bien entendu, je ne veux pas dire ici que les suggestions de formulations
relatives aux droits de ’homme et des citoyens ayant une portée et une validité
trans-nationale doivent venir uniquement des Etats ou de mouvements d’opinion
publique définis dans un cadre national. Au contraire, je crois que cette dimension
doit étre activée, complétée et, le cas échéant, corrigée par des initiatives civiques
qui se présentent d’emblée comme trans-nationales (ol les mouvements associatifs
pour '« Europe des citoyens », ou pour la « citoyenneté méditerranéenne », par
exemple, peuvent aujourd’hui jouer un réle important). Cela pour répondre 3 une
question de Pierre Fiala.

244



tenance confessionnelle, qui conférerait des droits et des garanties
a certains migrants, et soumettrait les autres a un arbitraire plus
ou moins complet ?

Revenons donc a la question posée. Je I’ai dit, ma réponse
sera négative. Pour trois raisons fondamentales, que j’exposerai
schématiquement, avant d’essayer, en conclusion, d’élargir un peu
le débat.

La premiére raison est, bien entendu, politique. Décider de
« supprimer le mot race de la Constitution » est en effet une
initiative qui (méme si elle implique ces différents points de vue)
ne releve fondamentalement ni de la science biologique et de ses
applications (pas méme ses applications pédagogiques, culturelles),
ni de la linguistique (ou de la pragmatique du langage, de la
« politique de la langue »). Elle ne reléve pas méme du droit,
bien qu’elle s’inscrive dans la matiére juridique, dont elle pose
par l1a méme la question de l'efficacité et, plus profondément, de
la vérité. Une telle décision éventuelle reléve purement de la
politique et, comme telle, concernant la collectivité tout entiére,
exprimant ses orientations en matiere de droits fondamentaux, elle
interviendrait dans une conjoncture politique déterminée, qui s’ins-
crit 2 son tour dans le prolongement d’un certain passé et en
contrepoint de certaines tendances a I’ceuvre dans la société.

Je vous le demande alors : essayez d’imaginer le sens, et les
effets, en France et hors de France (en Europe, au Moyen-
Orient, en Afrique), en 1992 (c’est-a-dire au moment ou s’inten-
sifient les flux migratoires plus ou moins contr6lés, ou ressurgissent
et s’exacerbent les conflits « ethniques », ou se reconstitue en
Europe et notamment chez nous un fascisme ou un néo-fascisme,
etc.), essayez, dis-je, d’imaginer la signification d’une décision du
peuple francais de rayer de sa Constitution les mots « égalité
devant la loi... sans distinction de race... » ! Je ne dis pas, sans
doute, qu’une telle décision serait discriminatoire, ou qu’elle se
présenterait comme un encouragement pour des pratiques discri-
minatoires, pour linstitution d’un « apartheid » — mais n’y a-t-il
pas un apartheid rampant, multiforme, pratique, dans notre
société 7 Il s’agirait bien cependant de la décision de supprimer
« symboliquement » I’'une des expressions et des condamnations
majeures de la discrimination et I'un des moyens de fait de sa
répression, et donc de la résistance a son institutionnalisation.

Telle est en effet, me semble-t-il, la question cruciale, qui n’a
pas encore été suffisamment soulignée ici : de quel point de vue
nous plagons-nous, ou plus précisément encore, du point de vue

245



de qui 7 Dans quelle situation « illocutoire », comme diraient les
linguistes ?

Je ne m’attarderai pas a nouveau sur les origines historiques
du texte, qui ont été rappelées, et sur les contextes qui ont plus
ou moins imposé la formulation que nous discutons. Elles sont,
d’ailleurs, doubles, puisque la formulation de 1946 a été pour
I’essentiel reprise en 1958 : dans un cas, nous sommes renvoyés
au contexte de la victoire du « monde libre » sur le nazisme,
dans l'autre a la période de « décolonisation » et a la forme
combien ambigué que celle-ci revétait en France, puisque le
nouveau régime était issu d’un putsch néo-colonial... Je m’atta-
cherai plutét, une fois de plus, aux implications de la forme
négative. Pourquoi ne suffit-il pas d’inscrire dans un énoncé
constitutionnel un rappel positif des droits fondamentaux de
I’homme et du citoyen (de ’homme en tant que citoyen), qui,
comme le montre éloquemment la Déclaration des droits de 1789,
sont d’essence affirmative et non pas restrictive ? Pourquoi ne
suffit-il pas de parler de I'égalité (et de la liberté, voire, comme
je l'ai proposé ailleurs, de l'égaliberté) des citoyens et de son
caractére impresciptible ? En d’autres termes, quel est donc le
réel contradictoire qui résiste ici au « pur » mouvement constitu-
tionnel et qui impose de redoubler I’affirmation des droits par la
négation du non-droit’ ?

Ce réel, a I’évidence, est celui des inégalités, des oppressions,
de l’exploitation, de l’annihilation, dont I’existence historique rend
précisément nécessaire que les droits « naturels » soient déclarés
et institués, avant d’étre mis en ceuvre par la loi. Il renvoie donc
a des conflits, a des luttes, a des résistances, et, répétons-le, pose
la question de savoir quel est le point de vue qui, implicitement,
est pris en compte dans un énoncé « universel » comme celui qui
nous occupe. Une proposition de modification est profondément
révélatrice d’un tel «point de vue »: sera-ce celui de «la
science » ? Sera-ce celui « du droit » ? Sera-ce celui « du peuple ? »
Et de quel « peuple », hic et nunc ? En clair, que signifierait le
fait que nowus, majorité du peuple frangais, évidemment « non
marquée racialement » (car nous ne nous marquons pas ainsi, et
nous ne le sommes pas non plus de l’extérieur, en raison de la
domination mondiale des nations et de la culture « européennes »

1. De méme que, ne Poublions pas, les « déclarants » de 1789 avaient déja
€t¢é amenés a compiéter I'’énumération des droits fondamentaux par celui de
« résistance a I'oppression », dont il est inutile de rappeler les interminables débats
auxquels il a donné et donne toujours licu.

246



auxquelles nous « appartenons »)!, décidions de ne pas vous
« nommer » ainsi, ou de ne pas recourir au mot race pour nous
interdire la discrimination dont vous faites ou risquez de faire
I'objet 7 C’est-a-dire que, n’ayant affaire qu’a nous-mémes, rnous
nous « privions » du signifiant méme au moyen duquel historique-
ment nous vous avons discriminés, faisant ainsi disparaitre toute
référence méme négative a cette discrimination réelle et a son
langage réel ?

Bien entendu, le vous dont je me sers ici ne désigne aucune
catégorie préétablie, méme s’il n’est pas difficile de lui trouver
des référents. Il ne désigne pas autre chose que la communauté
incertaine et la voix potentielle de tous ceux qui, en dehors de
la communauté des nous majoritaires, et plus vraisemblablement
en son sein méme, ont été, sont, ou risquent d’€tre discriminés
au nom de la race. Et ce que jessaye de faire ainsi entendre,
c’est que dans la formulation de la proposition qui nous est faite
(suppression du mot race, etc.), on a tout simplement « oublié »
(une fois de plus) de se placer au point de vue des intéressés, on
a pris le risque d’effacer la trace ambigu€ mais réelle de leur
discrimination. Et pour finir — au nom d’une « évidence »
scientifique — on a négligé I’éventualité que, dans une conjoncture
historique donnée, les victimes actuelles et potenticlles de la
discrimination collective aient paradoxalement besoin de ce « signi-
fiant » impur, mais universellement répandu, comme d’une réfé-
rence pour leur résistance a l'oppression, leur revendication
d’égalité, égale dignité, égale liberté, égale citoyenneté... En bref,
comment faire pour que la proposition « les races n’existent pas »
ne soit pas entendue comme « vous n’existez pas », ou méme
pour que la proposition « vous n’auriez jamais da étre discriminés
au nom du concept pseudo-scientifique de race » ne soit pas
entendue comme « vous n’auriez jamais dii exister autrement que
nous » ?

On comprend pourquoi j’ai insisté, en ouverture, sur le fait

1. Ce point est crucial, mais il est aussi extrémement délicat : on voit dans
certaines formulations des mouvements racistes (comme le Front national) se
profiler Yauto-racisation. Dans le voisinage des slogans qui demandent « la France
aux Francais » et des dénonciations de Danti-racisme comme « racisme anti-
frangais », nous sommes a la limite du lapsus révélateur (comme dans le cas des
propositions « négationnistes ») et de I'adoption explicite d’'un programme de
racialisation de P’Etat (comme sous Vichy et dans le Troisieme Reich), c’est-a-dire
d’un programme de changement de «régime » et de discours constitutionnel.
N’oublions jamais que, formellement, les régimes dits « totalitaires » sont aussi des
« Etats de droit ».

247



que la « charge de la preuve » n’est pas ici inversée : c’est bien
de la suppression du mot race, tel qu’il est actuellement utilisé
dans la Constitution, et de ce qui en résulterait, que nous
discutons actuellement. L’argument que je viens de développer ne
léve pas, bien entendu, I'ambiguité de cette référence, méme
négative. Je dirai au contraire : car le fait que ceux qui sont en
butte au racisme, et qu’on stigmatise au moyen de cette notion,
le cas échéant en invoquant tout un attirail conceptuel pseudo-
scientifique, puissent se reconnaitre eux-mémes dans l'idée d’une
communauté de race, comme une «race persécutée » ou discri-
minée, ou comme discriminés « en raison de leur race », est
justement ce qui pose pratiquement le redoutable probléme qu’a
exposé Michel Panoff, et qui traverse toute I’histoire des luttes
anti-esclavagistes, anticolonialistes, antiségrégationnistes : ce qu’on
peut appeler avec Pierre-André Taguieff V'effet de rétorsion des
revendications identitaires des « dominés », des « persécutés », soit
qu’elles s’expriment dans un langage a connotations raciales (Black
is beautiful), soit qu’elles s’expriment dans un langage a conno-
tations culturelles (« L’administration frangaise n’a pas d’égards a
nos coutumes »). Ce qui m’améne 3 ma deuxiéme raison.

On ne peut, me semble-t-il, « supprimer » le mot race dans
I’énoncé constitutionnel, sans aggraver a terme les effets seconds
— et peut-€tre nullement secondaires — d’ambiguité qu’il
comporte. Une telle suppression, en effet, n’est pas un point
d’aboutissement. Qu’on le veuille ou non, le texte devra nommer
ce qu’il exclut : le vide créé par la suppression du mot race devra
étre compensé par lintroduction de quelque autre terme, ou le
recours a quelque périphrase.

Je dois ici étre trés clair. Si la question est difficile, c’est que
les effets pervers de la présence du mot race existent bel et bien.
Mais il faut distinguer le probléme que pose I’article constitutionnel
et celui que posent ses éventuelles « applications » législatives.
Comme I'a pertinemment souligné Bernard Herszberg, Ieffet
pervers est maximal lorsqu’'une loi reprend a4 son compte le
langage des « origines raciales », hors du contexte du principe
constitutionnel. Il devient extrémement grave lorsque, comme dans
le cas du texte sur la constitution des fichiers informatiques, il ne
s’agit méme plus d’une interdiction, mais d’une autorisation. C’est
sur ce point notamment que nous devrions appeler a la vigilance :
car il s’agit d’un véritable retournement des intentions du consti-
tuant.

Et cependant la solution ne réside pas dans une suppression,
car toute substitution, particulierement celle de termes comme

248



« ethnie » ou « appartenance ethnique », produit un effet de
masque, de recouvrement, qui a terme est plutét aggravant. Elle
participe de stratégies d’euphémisation qui, non par hasard, jouent
un rdle essentiel dans la construction du discours raciste, depuis
ses formes quotidiennes (le fameux « je ne suis pas raciste mais

. ») jusqu’a ses formes savantes (« certes les races n’existent pas,
mais les peuples, les cultures existent bel et bien, avec leurs
identités incompatibles, et c’est l'ignorance de ce fait qui suscite
le racisme ... »). Nous butons ici sur la question cruciale des
signifiants de la race, de leur réseau complexe et de leur dérive
historique. Colette Guillaumin, Michel Panoff, Jean-Luc Bonniol,
notamment, en ont ici illustré les aspects linguistiques et idéolo-
giques. Cette dérive progressive correspond non seulement a une
nécessité politique, mais aussi 2 un besoin subjectif (car le terme
race est difficile 2 assumer par la masse des racistes eux-mémes,
du moins il I’est devenu). Elle « tourne » progressivement les
interdits et les tabous (en mettant en avant précisément les notions
d’ethnie, de culture, d’identité, ou plus spécifiquement d’immigra-
tion, voire d’exclusion, qui sont en train de devenir les principaux
«noms de la race » dans notre discours politique). Face a cette
dérive, il faut, me semble-t-il, appeler les choses « par leur
nom » : non pas leur nom exact, tel qu’'une nomenclature scien-
tifique rigoureuse pourrait 1’établir, mais leur nom historiquement
déterminant, pour obliger précisément tous les acteurs de la vie
sociale (I’Etat lui-méme, les enseignants, les juges, les policiers,
et tout simplement les citoyens) a regarder le probléme en face,
en les privant de I’abri trop commode des substituts et des
euphémismes.

Car le mot race, on I'a surabondamment montré, ici, n’a pas
fondamentalement une signification « biologique ». Il s’agit 1a, au
sens strict, d’une « élaboration secondaire ». Son sens premier est
historique et social. 11 fait corps avec la représentation imaginaire
d’une substance héréditaire et d’une structure généalogique des
groupes sociaux (qui sont de plus en plus, a I’époque moderne,
des groupes nationaux, des « majorités » ou des « minorités
nationales » actuelles ou potentielles), et avec la projection des
différences sociales dans un imaginaire de marques somatiques
(couleur de peau, conformation des traits et des membres, etc.).
L’idée que race, dans notre débat, aurait une signification « bio-
logique » est une mystification historique. Le terme de race dans
son usage moderne, discriminatoire, a acquis sa fonction et sa
valeur avant toute élaboration « biologique », et il est susceptible
de les conserver par-dela cette élaboration.

249



Bien entendu, I'idéologie raciste, a un moment donné de son
histoire (qui coincide avec le scientisme et avec la prétention des
nations européennes de classer différentiellement et de penser
hiérarchiquement le monde, I’humanité dont elles faisaient la
conquéte, qu’elles réduisaient directement ou indirectement en
esclavage, du 18e au 20e siécle), est elle-méme a l'origine de
cette mystification, dont les biologistes ont été a la fois les victimes
et, a loccasion, les instruments. Raison de plus pour ne pas
reproduire, jusque dans sa critique, l'illusion qu’elle entretient.
Comme « concept », dans le champ de la biologie (non seulement
celui de la biologie humaine, mais celui de la biologie générale),
le terme de race ne reléve pas de la théorie scientifique : il
releve, depuis le début, de ce que Canguilhem appelle ’idéologie
scientifique. 11 traduit précisément le fait que le travail scientifique
n’est isolé ni des pratiques techniques, ni des idées politiques et
sociales, ni des élaborations fantasmatiques de I’identité et de
Paltérité : c’est peut-étre pour une part, au moins, ce qui a fait
son efficacité, en tout cas, ce qui a fait le ressort de la dialectique
de l'idéologie et de la science dans les disciplines biologiques'.
L’idéologie scientifique des races (qu’il s’agisse des « races
humaines » ou des « races animales » de la classification et de la
zootechnie) plonge en effet ses racines dans le concept juridico-
politique (voire théologico-politique) de race, qui ne cesse d’en
étayer D’évidence, et qui ressurgit, non par hasard, dans ses
« applications » politiques, et méme dans la critique de ces
applications.

Le concept de race a pu emprunter ses élaborations secondaires
aux successives théorisations de I’histoire naturelle et de 1’évolution.
Plus profondément, il est indissociable d’un imaginaire somatique
dans lequel se trouvent projetées les différences pergues ou
instituées dans I’« espéce humaine ». Mais surtout, comme j’ai
essayé de le montrer ailleurs, depuis le début du 19e¢ siécle au
moins, c’est-a-dire depuis la prédominance des Etats-nations, il est
une expression conflictuelle, « ambigué », de I’identité nationale et
du nationalisme : soit dans la perspective d’une restriction, d’une
« épuration » et d’une « sélection » de cette identité, soit dans la
perspective d’une identification de la nation avec les valeurs
mythiques d’une « civilisation » supra-nationale et trans-historique,
a la fois « naturelle » et « spirituelle ». Il est ainsi une expression

1. Sur la notion d’« idéologie scientifique », cf. Georges Canguilhem, Idéologie
et rationalité dans Uhistoire des sciences de la vie, Paris, Vrin, 1977.

250



privilégiée de ce que j’appelle Vethnicité fictive des groupes sociaux.
« Supprimer la race » d’un texte constitutionnel n’est donc pas se
mettre en accord avec la science, qui ne sert ici que de couverture,
c’est en pratique dénier lefficacité et la réalité historique de
I’ethnicité fictive et de la projection corporelle des différences
sociales en tant que facteur, de discrimination. :

Mais I’ambiguité tient aussi au fait que I’énumération : « origine,
race, religion » (éventuellement complétée par « croyance ») est,
on I’a bien montré ici méme, profondément illogique. Pourquoi
Pest-elle ? Essentiellement parce que mal construite en tant
précisément que « classification », que « catégorisation » ! Il appa-
rait aussit6t que les catégories ainsi repérées plutdt que définies
ne sont pas, en réalité, disjointes : ni en théorie, ni surtout en
pratique... N’oublions pas qu’il s’agit d’'une injonction négative, et
posons-nous la question : s’agissant par exemple des individus ou
des groupes catalogués comme « Juifs », soit qu’ils acceptent, qu’ils
revendiquent, qu’ils interprétent a leur fagon ou qu’ils récusent
cette désignation, est-ce que la discrimination dont ils pourraient
faire I’objet est ici proscrite au titre de l'origine, au titre de la
race, ou au titre de la religion ? La question est évidemment
insoluble. Mais n’en va-t-il pas au fond de méme, selon des
modalités 2 chaque fois diverses, pour ce qui concerne les
« Arabes » ou les « Beurs », voire les « Musulmans » (désignation
qui n’a rien de « purement religieux »)' ? Et pour ce qui concerne
les « immigrés », catégorie fourre-tout qui ne recouvre certes pas

1. Il me faut ici redire ce que j’ai eu I’occasion de soutenir dans la discussion :
la catégorie de « religion » n’est pas plus logiquement ou scientifiquement définie
que celle de race, son référent « réel » est tout aussi insaisissable ou conflictuel.
Qui définit en effet une « religion » ou une « appartenance religieuse » (voire une
« non-appartenance religieuse » : car il peut y avoir des discriminations pour non-
appartenance, ou non-reconnaissance des traditions religieuses incorporées a la
« culture dominante ») 2 Ou encore qui définit la différence entre une « religion »
et une « secte » et au nom de quels arguments (aux fins par exemple de faire
bénéficier la premiere de Pégalité des droits dans le cadre de la « laicité »
républicaine et de limiter, surveiller ou interdire les activités de la seconde au
nom de la protection de la personne humaine ou du respect de I’ordre public) ?
Il suffit d’ailleurs de changer de tradition juridique et d’espace politique, de
passer, par exemple, de la tradition étatique et concordataire frangaise a la
tradition individualiste et subjectiviste américaine pour constater que ces questions
névralgiques y sont posées en d’autres termes. Si, donc, I'on voulait rigoureusement
soumettre les termes de la Constitution au critere de la « définissabilité scienti-
fique », il faudrait ne pas s’en tenir a race mais remettre aussi en cause « religion » :
et il est bien probable alors que I'immense majorité de nos concitoyens percevraient

mieux la réduction de garantie des libertés que risque de signifier cet accroissement
de scientificité !

251



tous les « étrangers » installés en France, mais dans laquelle sont
inclus, jusque dans certaines statistiques officielles, nombre de
citoyens frangais ou d’enfants nés ici, et avec laquelle sont
amalgamés tous les Antillais et autres Réunionnais « noirs » ?
Cependant, ces constatations nous ameénent a une troisiéme et
derniére raison. La « redondance » de I’énoncé, si elle a des
effets seconds manifestement dangereux, peut aussi awjourd hui
avoir un effet positif : c’est elle qui, en effet, nous aura incités
a remettre en discussion les textes constitutionnels. Plutét que de
procéder a des suppressions qui fonctionneront comme des refou-
lements ou des dénégations, il faudrait, me semble-t-il, en profiter
pour essayer d’ouvrir les textes a la reconnaissance de nouvelles
luttes pour I’égalité et au rejet explicite de discriminations
anciennes et nouvelles (voire futures). On s’inscrirait ainsi dans
la perspective d’une politique offensive des droits de I’homme,
toujours étroitement liée aux droits du citoyen, a la citoyenneté.
Telle qu’elle est, avec son « impureté » constitutive, I’énumé-
ration actuelle peut étre utilisée comme un point d’appui pour
des ajouts qui ne seront sans doute pas plus aisément « définis-
sables » que les précédents, mais qui tireront leur portée et leur
intelligibilité des circonstances et de I'histoire. Je me garde bien,
ici, de formuler des propositions de rédaction, de peur de tomber
dans le petit jeu de la législation en chambre, mais je voudrais
signaler au moins trois directions qui me semblent d’une briilante
actualité. Les unes sont rétrospectives, c’est-a-dire qu’elles ont
affaire a ce que, en France du moins, on a tendance a considérer
comme des « survivances ». Les autres sont prospectives, c’est-a-
dire qu’elles visent & nous armer contre la persécution de nouvelles
« différences », ou contre l'utilisation des « différences » anthro-
pologiques pour fonder des discriminations nouvelles en face
desquelles il faut se redonner les moyens de construire V’égaliberté.
Redisons que ces moyens sont avant tout sociaux et politiques,
mais que la proclamation du droit en est un moment nécessaire.
Il s’agit d’abord de la différence sexuelle. Nous n’avons pas le
temps ici de revenir sur I'histoire des tentatives pour introduire
au niveau le plus fondamental de la Constitution une condamnation
de la discrimination entre les sexes, jusqu’a I’échec encore récent
de la proposition Roudy’'. Sans doute faudrait-il enfin, au vu de

1. Yignorais, en préparant cette intervention, les étonnantes péripéties de la
rédaction de la Constitution de 1946 qui ont été mises & jour par Jean-Jacques
Israel. Ce « lapsus objectif » qui aurait fait passer de linscription du « sexe » 2
celle de la race a sans aucun doute une signification du double point de vue du

252



la persistance des discriminations « sexistes » partout dans le monde
(y compris chez nous) et de la recrudescence d’idéologies notam-
ment religieuses qui font de I'inégalité de 'homme et de la femme
une thése de principe, faire aboutir cette revendication. Sans doute
aussi faudrait-il trouver les formulations permettant d’étendre la
condamnation des discriminations a [l'ensemble des différences
sexuelles individuelles, incluant aussi bien les comportements que
les identités (les uns et les autres étant d’ailleurs de moins en
moins nettement séparés, justement du fait de certaines avancées
de la bio-technologie), en précisant au besoin les limites de cette
reconnaissance a contrario (notamment pour ce qui concerne le
domaine des perversions, des mutilations et des violences). Je
rappelle que la France vient d’étre condamnée par la Cour de
justice européenne pour certaines discriminations contre les trans-
sexuels en matiere d’état-civil.

Il s’agit également, au-dela des questions de sexe, du probléme
complexe et redoutable des différences génétiques, qui surgit
aujourd’hui a chaque pas dans le grand champ de ce que Michel
Foucault appelait la « bio-politique ». On peut se poser la question
de savoir si la présence, dans le texte constitutionnel, d’une
condamnation des discriminations fondées sur la race (supposée
non seulement existante mais héréditairement donnée) constitue
vraiment un garde-fou suffisant contre l’ensemble des pratiques
eugéniques dont la limite et les motivations sont d’ailleurs, a
nouveau, ambigués. A fortiori peut-on se demander si nous n’avons
pas un besoin collectif urgent de nous prémunir, non pas contre
la connaissance théorique et la maitrise au moins partielle de la
transmission du patrimoine génétique des individus, mais bien
contre certains des effets pervers de ce nouveau « bio-pouvoir »
et des moyens de domination qu’il peut fournir : droit des individus
a la descendance, en dépit des « handicaps » dont ils peuvent étre
considérés comme les porteurs ou les transmetteurs, mais aussi
droit des individus 2 cette propriété essentielle que constitue la
protection, voire le secret, de leur identité personnelle (ou plutot
de la part de celle-ci qui est « lisible » dans un génome ou dans
une formule sanguine). La encore des limitations du droit individuel
en fonction des intéréts de la société sont inévitables (comme ils

« racisme » et du « sexisme », et suffirait, s’il en était besoin, & nous rappeler
que les deux problémes ne sont pas disjoints. Reconsidéré aprés un demi-siécle,
il permet aussi de compléter la démonstration que nous esquissions plus haut,
puisque la notion de «sexe» A son tour est en train de perdre, sinon son
évidence, du moins sa simplicité psycho-biologique.

253



le sont ou devraient I’étre pour toute « propriété »), mais elles
appellent une définition d’autant plus claire des droits imprescrip-
tibles de l'individu : songeons non seulement a lutilisation des
« empreintes génétiques » pour Iidentification policiere ou les
imputations de paternité, etc., mais aussi, plus banalement, a
I’émergence progressive d’'un vaste programme de sélection et
d’orientation des individus en matiére d’éducation et d’emploi,
correspondant a4 ce que j’ai appelé ailleurs le « post-racisme » (qui
prend la suite du biologisme du 19e siécle, en bénéficiant
précisément de la critique scientifique de la notion de race et de
son remplacement pas celle de variabilité génétique).

Il s’agit enfin de la question de la nationalité d’origine. Peut-
étre est-ce le point sur lequel le texte constitutionnel aurait le
plus immédiatement besoin d’une précision, de facon a anticiper,
sans toutefois les prescrire, sur les refontes inévitables de la
« citoyenneté », et donc sur la conception méme des droits de
’homme qui lui est liée. La fusion historique et la confusion
conceptuelle de la citoyenneté et de la nationalité sont allées si
loin, depuis le début du 19¢ siécle, que, comme le remarquait
Hannah Arendt dans un texte célebre’!, lindividu privé de
nationalité ou « apatride » est aujourd’hui 4 grand peine reconnu
comme un « homme ». Cette fusion a entrainé l’institutionnalisation
massive de la « préférence nationale » (dont, non par hasard, la
propagande néo-fasciste en France et ailleurs fait aujourd’hui son
cheval de bataille). A elle seule cette notion exprime le poids
des réalités institutionnelles, inextricablement pratiques et idéolo-
giques, qui sous-tendent les représentations racistes et xénophobes
dans le monde actuel. Mais I’évolution de la notion du « citoyen »
est inéluctable, comme je le rappelais plus haut : aussi bien dans
son aspect « public » que dans son contenu « social ». Il ne s’agit
donc pas, en renforgant la condamnation des discriminations en
raison de la nationalité d’origine, d’anticiper sur une redéfinition,
moins encore d’imaginer une dissociation pure et simple des
notions de citoyenneté et de nationalité qui n’est pas a lordre
du jour. Mais il s’agit, indépendamment de cette redéfinition et
cependant dans un contexte ol les Etats, les sociétés, ne peuvent
échapper a volonté a I’emprise du nationalisme, de dresser un
explicite garde-fou contre toute idéologie, toute pratique de la
« préférence nationale ».

1. L'’impérialisme (volume 2 des Origines du totalitarisme), traduction frangaise,
Paris, Fayard, 1982, p. 239 et suiv.

254



Nous pouvons alors, en quelques mots, revenir aux problémes
généraux dont nous é€tions partis. L’énoncé que nous discutons
est, a I’évidence, un de ceux qui marquent la référence a
I'universalit¢ des droits de I’homme dans le texte constitutionnel.
Il représente, si je puis dire, une des voies de passage du « droit
de I’'homme » dans le « droit du citoyen ». C’est aussi, cependant,
un énoncé inscrit dans une Constitution nationale, et dont je
rappelle une fois encore qu’il figure au titre de la Souveraineté !
Or, depuis deux siécles au moins, la question de la race, de la
discrimination et de la persécution raciales, qu’il s’agisse d’anti-
sémitisme ou de racisme colonial et post-colonial, est indissociable
de la question du nationalisme. Un Etat-nation ne peut pas, d’une
certaine fagon, ne pas étre « nationaliste », et l’entrée dans une
phase de relativisation de la forme nation, surtout si ce processus
doit plus aux impératifs de la stratégie et du marché qu’a un
internationalisme démocratique, ne peut qu’accentuer cette ten-
dance. Il n’en est que plus décisif de savoir si et comment un
tel Etat inscrit dans sa propre «loi fondamentale » certains
antidotes et moyens de lutte politico-juridiques contre son propre
nationalisme, et ses effets violents.

Mais il y a plus. Le colour bar subsiste partout aujourd’hui, si
mal définis que soient ses contours et si contradictoires ses critéres,
inextricablement mélés aux critéres de la différence « culturelle »
(ou décrétée telle) : cette moderne « barriere de couleur » est
aujourd’hui mondiale et traverse toutes les formations sociales
« nationales », dont la nétre. Cela veut dire, bien loin que les
races aient « disparu », qu’elles ont subi une polarisation radicale.
Plus que jamais il n’y a, au sens fort, que « deux races », dont
la marque sociale est d’autant plus contraignante que la réalité
biologique en est plus fantasmatique : les Blancs (ou les « Nor-
distes ») et les non-Blancs (ou les « Sudistes »). Personne en vérité
ne sait exactement ni ce qu'est un « Blanc » ni ce qu’est un
« non-Blanc ». Mais qu’il y ait une ligne de clivage entre eux est
partout perceptible, et cette nouvelle « évidence » ne sera pas
atténuée, bien au contraire, par le « métissage » généralisé et la
circulation mondiale des populations, donc la diffusion des types
physiques rendue possible par l’intensification des communications
mondiales et des phénomeénes de migrations. Souvenons-nous ici
de l'exemple analysé précédemment par Michel Panoff: c’est
partout dans le monde qu’il y a tendanciellement des « indigénes »
et des « demis » (les mémes individus pouvant étre selon les lieux
géographiques et les barriéres sociales, tantdt « indigénes » tantot
« demis »...). Et cette différence ambigué, qui combine inextrica-

255



blement la marque sociale avec la marque ethnique, est de plus
en plus amplement projetée en Europe : I'« apartheid », officielle-
ment démantelé dans ses bastions d’Afrique, tend alors a se
reproduire partout chez nous de fagon pratique, de fagon « soft ».
C'est I'une des grandes frontiéres intérieures de ce que nous
appelons la démocratie. Et c’est avant tout a cela qu’il faut penser
lorsque nous cherchons a formuler, pour la rendre opératoire et
perceptible aux masses, 'universalité du droit.

Je crois donc pouvoir le dire 2 nouveau avec arguments 2
Pappui : le mot race dans la Constitution n’est pas « de trop ».
Il serait plutdt insuffisant pour ce que nous avons a affronter.

256



	Informations
	Informations sur Étienne Balibar

	Pagination
	241
	242
	243
	244
	245
	246
	247
	248
	249
	250
	251
	252
	253
	254
	255
	256


