
Fédération SUD éducation

17, Bld de la Libération, 93200 St Denis

Tél. : 01 42 43 90 09 Fax : 09 85 94 77 60

fede@SUDeducation.org www.sudeducation.org

Mixité / Non-mixité, 
quels outils de lutte ?

La non-mixité est une notion rarement prise en compte, rarement discutée, et quand elle l’est, elle fait souvent

l’objet de réticences et de caricatures. La non mixité choisie, comme outil d’émancipation pour les femmes ou les

autres groupes sociaux discriminés, est en effet souvent mise en question. Ironie des situations : les réunions fémi-

nistes rassemblent bien souvent uniquement les personnes qui se sentent le plus concernées, à savoir des femmes,

et ces réunions sont de fait "non-mixtes". Pourtant, dès lors que cette non-mixité est choisie, affichée et assumée

comme un parti pris militant et politique, elle suscite une levée de boucliers, en particulier de la part des hommes,

qui brandissent l’épouvantail de leur « exclusion ». Ce positionnement qui rejette la non-mixité féminine comme

outil circonstancié d’émancipation ne s’émeut pourtant pas toujours de la non-mixité masculine synonyme de do-

mination patriarcale, qui existe de fait dans beaucoup de sphères (sans oublier la non-mixité masculine frappante

qui règne la nuit).

On peut être accusées de diviser, mais qui divise ? Celles qui luttent contre les oppressions ou celui qui ne se

pose pas de questions sur son rapport au pouvoir ?

La pratique de la non-mixité fait partie intégrante de l’histoire du mouvement féministe.

Son utilité et sa raison d’être ont été notamment explicitées par la génération fondatrice du Mouvement de Libé-

ration des Femmes, Christine Delphy en tête, notamment dans son texte Nos amis et nous, écrit en 1977 et publié au-

jourd'hui dans L'ennemi principal. Hors du champ féministe, elle a aussi été revendiquée par d’autres mouvements

d’émancipation collective, comme par exemple aux Etats-Unis le mouvement pour les droits civiques mené par les Afro-

Américain-e-s.

Et aujourd'hui ?

Elle est non seulement pratiquée dans les cercles militants mais elle s’exerce aussi dans des pratiques plus quoti-

diennes. Certaines associations posent la non-mixité comme un principe de fonctionnement, d'autres alternent des

réunions en mixité et des réunions en non-mixité ; cette alternance fut notamment le mode de fonctionnement retenu

pour les réunions de la commission féministe de Nuit Debout Paris. Dans des écoles nordiques, les espaces de jeux

sont investis en non-mixité pour permettre à chaque enfant d’expérimenter tout type de jeux, sans avoir à composer

avec la pression des stéréotypes sexistes relayée par leurs pairs. En France, certain-e-s enseignant-e-s mettent en place

des moments de mixité choisie et d'autres de non-mixité choisie.

Non mixité ET mixité choisies

Tant que subsisteront toutes les formes d’oppression (patriarcale, raciste, LGBTQIphobe), la non- mixité apparaîtra

comme un outil utile. Mais si elle constitue la voie de l’émancipation, elle n’en est pas son horizon. Sa pratique, néces-

saire, est aussi indissociable d’une convergence des luttes synonyme de mixité choisie.

SOMMAIRE

Quelques rappels p.1

De l’importance d’une non mixité choisie p.2

Le mansplaining ou «mecsplication» p.3

Dans l’histoire

Les mujeres libres (1936-1939) p.3

Et ailleurs aujourd’hui ?

L’expérience des femmes zapatistes p.4

L’expérience des femmes kurdes de Kobané p.4

Et pour finir...les revendications de SUD éducation

Quelques rappels

p.1



De l’importance d’une non mixité choisie

Le but est l’égalité femmes-hommes, comment y parvenir ?

Le constat est que ce sont presque toujours les hommes qui ont le pouvoir dans les sphères publiques et privées.

Donc le fait de favoriser des assemblées non-mixtes serait-il un moyen pour renverser ce rapport de forces ? Les as-

semblées mixtes seraient-elles vouées à l’échec ? Car la mixité n’est pas garante de l’égalité. Il ne s’agit pas d’opposer

la mixité et la non-mixité et de trouver des arguments en faveur de l’une ou de l’autre mais de discerner la non-mixité

subie qui oppresse et la non-mixité choisie qui se veut émancipatrice. Et voir la mixité choisie comme un objectif à

atteindre qui passe par des moments de non-mixité choisie.

Un constat : notre époque est celle de la non-mixité subie et de la mixité sans égalité.

• Le système patriarcal exclut les femmes de la société politique, économique ou médiatique (malgré une mixité

apparente) tant au niveau national qu’international (gouvernement, hauts cadres administratifs, ONU, OCDE…) ou exclut

les femmes des postes décisionnels dans des associations, clubs de sport ou autres ;

• Au sein des familles, il n’y a pas d’égalité femme-homme (violences conjugales, inégalité dans la prise en charge

des tâches ménagères et de l'éducation des enfants) ;

• La parité numérique (50 % d’hommes/50 % de femmes) est un leurre car certaines professions sont beaucoup

plus féminisées que d’autres ;

• La mixité à l’école, certes obligatoire depuis 1975, est censée offrir la même éducation à toutes et tous, mais telle

qu ‘elle est pratiquée, elle reproduit les conditionnements sexués existants dans la société.

La non-mixité choisie permet aux femmes de se libérer

C’est aux femmes qui subissent de s’auto-émanciper car ce ne sont pas les hommes qui, eux, ayant une position de

dominants, vont lâcher de leur pouvoir, ce n’est pas à eux de dire comment les femmes doivent s’émanciper. Les femmes

choisissent la non-mixité car :

La mixité choisie (ou plus exactement : la possibilité de choisir – ou pas – la mixité) constitue un objectif

pour les dominé-e-s, le chemin qui y mène passe nécessairement par des moments de non-mixité choisie.

• La mixité dans notre société est vue comme un progrès social mais elle n’attaque pas le patriarcat, elle n’est pas

synonyme d’égalité : les stéréotypes de genre et les comportements sexistes ont la vie dure. L’égalité entre femmes

et hommes par contre est un principe inaltérable.

• La mixité doit être un atout pour la convergence de toutes les luttes d'émancipation. Mais dans cette convergence,

les allié-e-s ne doivent pas se substituer au groupe opprimé pour fixer modalités d'action et revendications. La mixité

dans son sens large (mixité entre les sexes, mixité racisé-e-s-blanc-he-s), est indispensable au fonctionnement de notre

société, et elle est de toute façon inhérente à chaque lutte. La non-mixité intégrale n'existe pas : des groupes non-

mixtes d'un certain point de vue (non-mixité genrée d'un groupe qui serait exclusivement composé de femmes), le sont

nécessairement sur d'autres plans (ce groupe peut rassembler hétérosexuelles et homosexuelles, femmes blanches et

racisées).

Elle libère la parole, la sécurise, permet

une sorte d'empowerment ( aux personnes op-

primées de parler, de prendre l'espace, de parler

mieux, de parler sans se faire sans cesse couper

la parole, de se comprendre, mieux qu'en présence de

personnes dominantes).

Elle permet aux femmes une prise de

conscience de leur statut de dominées,

en échangeant, elle voit les multiples fa-

cettes de l’oppression patriarcale.

La non-mixité est une stratégie de ré-

sistance politique à des dominations

structurelles telles que le racisme ou le

sexisme.

C’est un moyen de signifier aux

hommes qu’ils doivent prendre

conscience de leur place de dominants.

Ce sont surtout les hommes qui ont peur

de la non-mixité comme si, lorsque les femmes se

retrouvaient entre elles, ils perdaient le contrôle

(voir « mansplaining »).

Investir des temps de non-mixité choisie est

ainsi la base de toute lutte d'émancipation.

p.2



Le « mansplaining » ou la « mecsplication »

C'est quoi  ? 

* De l'anglais, « man » (homme) et « explaining »(qui explique). Ne désigne pas seulement un homme qui ex-

plique. Des hommes parviennent tous les jours à expliquer des choses sans insulter en quoi que ce soit celles/ceux

qui les écoutent.

* C'est quand un homme dit à une femme comment faire quelque chose qu'elle sait déjà faire, ou pourquoi elle

a tort à propos de quelque chose quand elle a en fait raison, ou lui parle de « faits » divers et inexacts à propos

d’un sujet qu'elle maîtrise mieux que lui. Cet homme-là fait du mansplaining. C’est donc quand un homme explique

quelque chose à une femme d’une manière condescendante et paternaliste, manière d’expliquer qui sous-entend

que cette dernière est ignorante sur le sujet évoqué. Mélange de privilège structurel et d’ignorance conduisant à

des explications condescendantes, inexactes, délivrées avec la conviction inébranlable qu’il a raison, consciemment

ou non parce qu’il est un « homme » dans la conversation, en niant ou invalidant les expériences vécues par les

femmes, tout simplement non vécues par lui.

* Outil de base et stratégie paternaliste de la domination masculine ou patriarcale, c'est un comportement

sexiste qui consiste à dire aux femmes ce qui est bon pour elles et ce qu’elles doivent faire (prise de pouvoir, en

se positionnant comme un père et en infantilisant). De tous temps, les hommes ont fait croire aux femmes qu’ils

devaient les protéger contre elles-mêmes et contre les dangers de la vie. C’est au moyen du mansplaining que les

hommes ont toujours tenté de prendre le pouvoir sur le féminisme, afin de maintenir fermement la domination

masculine et d’empêcher les femmes d’accéder à l’égalité femmes-hommes.

Quelques exemples... parmi tant d'autres !

Un homme donnant des conseils à une femme, qui ne l'a pas sollicité, pour

changer une roue. Pourquoi présupposer qu'elle ne sait pas déjà le faire ? Un

homme qui explique à une femme que le harcèlement de rue n'est que du com-

pliment. Un homme qui explique à des féministes ce qu’est le féminisme, ce

qu'elles doivent revendiquer, comment elles doivent lutter ou qui explique

qu'elles ont tort de dire que quelque chose est sexiste.

D'où ça vient ?

Terme apparu dans les années 2000, phénomène social existant indépendamment. Essai considéré comme clé

même si le terme n'y apparaît pas : Men Explain Things To Me, de Rebecca Solnit (2008). Article de Lily Rothman

dans The Atlantic (2012) dont illustration ci-dessus.

Quelques critiques fréquentes et quelques réponses

Dans l’histoire

L’expérience des Mujeres Libres (1936-1939)

En mai 1936 apparaissait le premier numéro de la revue Mujeres Libres. Un an après, en août 1937, avait lieu à Va-

lencia le premier congrès de la Fédération National des Femmes Libres, une organisation féministe dont le principal

objectif était  de donner les moyens aux femmes pour qu'elles se libèrent de l'oppression et de l'ignorance.

Mujeres libres faisaient parti des organisations anarchistes  CNT et FAI, elles ont été reléguées au deuxième plan par

leurs propres compagnons de lutte alors qu'elles ont été jusqu'à 20 000 adhérentes.

Les difficultés posées par la guerre et l'arrivée de la dictature en Espagne n'ont pas permis de développer leur pro-

gramme dans la paix, mais elles sont présentes dans la mémoire des femmes en lutte pour leurs droits.

- Le terme ré-essentialiserait les hommes ? Et serait

sexiste ? Non, il désigne un phénomène socio-structurel,

liée à la position de privilège des hommes en tant que

groupe social dans le système patriarcal, même si tous

les hommes ne le reproduisent pas.

- Censure des hommes ? Non, c'est assurer des condi-

tions saines et équilibrées pour la discussion et inviter

les « mecsplicateurs » à questionner leurs privilèges

dans l'espace social, à se remettre en cause sur des sujets

qu'ils ne maîtrisent pas. C'est une demande d'écoute par

les premières concernées et de vigilance afin de ne pas

reproduire le système genré patriarcal dans les prises

de parole.

- Les privilèges et la condescendance ne sont pas utilisées

que par des hommes ? Certes. Des néologismes se sont

récemment développés, par ex. le « whitesplaining »,

lorsqu’une personne non-racisée explique ce qui est ra-

ciste et ce qui ne l’est pas à une personne racisée.

p.3



Et ailleurs aujourd’hui ?
L'expérience des femmes zapatistes

« Nous sommes tous égaux parce que nous sommes différents » (27 juillet 1996)

Principe fondamental de l’utopie zapatiste qui construit l’égalité et l’unité humaines, non pas malgré les différences

entre les individus et les sexes, mais à partir d’elles, sur la base de leur pleine reconnaissance.

En novembre 1999, plus de 500 femmes indiennes et métisses du Chiapas, représentantes d’organisations de femmes

et d’organisations mixtes, ont réalisé le Forum « Appel des femmes contre la violence, l’impunité et les guerres » et

créé le Mouvement Indépendant des Femmes , organisation non mixte où les femmes réfléchissent aux moyens à

mettre en place pour arrêter la guerre et les oppressions. 

En mars 1993, au terme d’une longue consultation auprès des femmes des communautés zapatistes, les comman-

dantes tzotziles Ramona et Susana font connaître la « loi révolutionnaire des femmes », rendue publique un an plus

tard, et dans laquelle elles posent leurs conditions pour participer à la lutte.

La « loi révolutionnaire des femmes »

Faire évoluer les traditions tout en restant fidèle à l’histoire et à la culture de son peuple est une entreprise difficile

mais prometteuse, dans laquelle se reconnaissent beaucoup de femmes indigènes. 

« Les us et coutumes, ce n’est pas une statue, c’est un outil » (une Mixe de Oaxaca, dans les mêmes circonstances). Il

faut donc « cheminer » patiemment, mais résolument, entre la préservation du passé et sa transformation : le but étant

d’élargir les espaces  de pouvoir et de participation déjà obtenus et de conquérir une égalité encore difficile à réaliser.

Solidaires International revue n°9

La stratégie du mouvement des femmes consiste à la fois

à promouvoir l’organisation non-mixte des femmes à tous

les niveau, et à assurer parallèlement une participation

égalitaire dans les structures mixtes.

En 2014, le Rojava déclarait son autonomie. Les femmes

de Kobanê participaient à la mise en place d’un système

d’égalité de genre inédit avec pour principes la co-prési-

dence à tous les niveaux décisionnels et les assemblées

autonomes de femmes au sein de chaque instance poli-

tique.

Lorsque le quota -40 % de femmes- n’est pas respecté,

alors l’assemblée est annulée, ou alors les femmes ne

sont pas tenues de respecter les décisions qui en décou-

lent. Vu que les femmes s’organisent en non-mixité pour

discuter et prendre les décisions qui les concernent,

lorsque l’on applique ce quota au sein des organisations

mixtes, il s’agit en fait de personnes porte-parole du mou-

vement des femmes.

Voici les principales structures du mouvement des

Femmes Libres du Bakur dont nous avons connaissance :

• les Académies de Femmes, ces lieux où elles se retrou-

vent pour apprendre ensemble, dans une démarche

proche de l’éducation populaire, en partant des expé-

riences et connaissances de chacune, et où l’alphabétisa-

tion et la formation politique en sont la base ;

• les coopératives permettent aux femmes d’accéder à

un revenu et viser l’indépendance économique ; souvent

il s’agit de se mettre ensemble pour produire et vendre l’ar-

tisanat qu’elles fabriquaient déjà chez elles sans avoir d’ac-

cès à la vente ;

• JINHA, une agence de presse composée exclusivement

de femmes a été créée le 8 mars 2012 pour contrecarrer

les articles extrêmement misogynes écrits dans la presse

officielle ;

• les conseils de rues, de villages et de quartiers ont

leurs propres structures en non-mixité. Elles traitent des

sujets qui les concernent, mettent en place des commis-

sions pour amener des solutions aux problèmes qu’elles

soulèvent, puis ces espaces sont le premier repli pour les

femmes victimes de violences ;

• de nombreuses associations de femmes, indépen-

dantes des autorités étatiques, ont vu le jour. Une de leurs

activités principales est de venir en soutien aux femmes

victimes de violence conjugale. Pour cela, plusieurs refuges

dans les principales villes accueillent ces femmes.

SUD éducation revendique 

- la non-mixité choisie comme outil d’émancipation et de lutte dans nos pratiques pro-

fessionnelles comme militantes : pratiques sportives, heures d'éducation à la sexualité,

conseils d'élèves ponctuellement non-mixtes ; temps militants non-mixtes.

- la convergence des luttes dans une mixité choisie, pour construire une autre école et

une autre société, dans le respect des identités et revendications de chacun-e.

L'expérience des femmes kurdes de Kobané

p.4


